
HTWW, au sujet de l’art à l’heure du post internet
Roxane Bovet, décembre 2016

Web as casual, casual web in art > Immateriality as a condition of reality.

En associant les outils, les expérimentations et les éthiques des premiers artistes conceptuels avec 
ceux des nouvelles communautés de savoir du web participatif, held together with water tente de lier 
des émergences parallèles à des époques différentes. On y voit un air de famille plus qu’une réelle res-
semblance, une sorte de filiation non revendiquée dont la présentation a plus pour objectif un prétexte 
à la réflexion qu’une quelconque relation à la vérité ou à la classification. 

« post internet »... Une fois passée l’excitation première, l’enthousiasme hystérique laisse place à un 
scepticisme revendiqué. Et voilà que le monde de l’art contemporain – dans lequel « jeune artiste » est 
une qualité en soi – se trouve face à la difficulté de faire le tri entre différentes productions qui n’ont 
de commun qu’une ressemblance esthétique, qui, à son tour, a plus à voir avec la génération qui la 
produit qu’avec une quelconque intention (pré)définie. 

Cette esthétique, chez des artistes tels que Kari Altmann, Yoan Mudry ou Mélanie Gilligan, traduit un 
intérêt non pas uniquement pour l’immatérialité liquide – constituée de références prétextes emprun-
tées à l’univers connecté – mais pour les nouveaux types de savoirs et de traitement de l’information, 
pour les processus communautaires ou encore les nouvelles structures économiques et créatives à 
l’œuvre sur internet. 
La complexité des productions (les différents niveaux d’adresse et de références dans les œuvres 
de Yoan Mudry), la multiplicité des positionnements (Kari se revendique elle-même comme artiste, 
productrice, directrice, curatrice, auteure, performeuse, photographe, réalisatrice et musicienne), la 
remise en question des systèmes donnés, qu’ils soient hiérarchiques, économiques ou organisation-
nels (au travers de narrations chez Mélanie Gilligan ou par la mise en place d’une maison d’édition 
par Steve Roggenbuck) : toutes ces caractéristiques peuvent être interprétées comme une réponse 
à la double tendance contemporaine à transformer l’art en un produit culturel digeste et à cantonner 
internet à un nouvel M6.

Des questionnements actuels qui, s’ils sont apparus à différentes époques et sous différentes formes, 
sont spécifiquement proches des expérimentations menées par les premiers artistes conceptuels. 
Dans les années 60, Lawrence Weiner, Art & Langage, John Cage et bien d’autres remettent en ques-
tion le monde qui les entoure. Ils se positionnent contre un certain fonctionnement marchand de l’art 
et contre la fétichisation de l’objet d’art. Ils rejettent l’académisme artistique et pédagogique, et par la 
production de textes, ils se réapproprient le discours entourant leurs productions. En 1969, Lawrence 
Weiner, en conversation avec Ursula Meyer, s’exprime par ce « statement »: People buying my stuff, 
can take it wherever they go and can rebuilt it if they choose. If they keep it in their head, that’s fine too. 
They don’t have to buy it to have it – they can have it just by knowing it. Anyone making a reproduction 
of my art is making art just as valid as if I had made it.
Une affirmation radicale qui figure aujourd’hui encore sur les pages de ses galeries, montrant à la fois 
son actualité et un certain paradoxe qui pousse à la réflexion.

En 1976, après son exposition The Act of Drinking Beer with Friends is the Highest Form of Art, 
Tom Marioni crée Café Society, une oeuvre consistant en un genre de club social tenu les mercredis 
après-midi. Artistes et amis se réunissent dans un café pour boire des bières et parler d’art : en s’inter-
rogeant lui-même, l’art interroge son contexte. 

Alors que l’oeuvre a tenté de se dématérialiser pour échapper à sa finalité d’objet, il est clair au-
jourd’hui que cela n’en a empêché ni la récupération marchande ni sa participation à un système de 
consommation culturelle de masse. Le monde change et les espoirs rattrapés des uns deviennent des 
précédents utiles pour les suivants. 
La question est donc ; 
En quoi cette dématérialisation [et les questions qui y sont inhérentes] se sont-elles transformées ? 
Y a-t-il un lien à faire entre cette première dématérialisation conceptuelle et la dématérialisation phy-



sique inhérente à internet et aux productions qui y sont liées ?

Si les artistes du net de la première génération tels que Lynn Hershman Leeson – pionnière du Net Art 
– ou de la seconde vague dont font partie Ubermorgen ou Anne de Boer pourraient être apparentés 
à des geeksi, des artistes tels que Sarah Ancelle-Schönfeld, Lizzie Fitch ou Ceel Mogami de Haas 
se rapprocheraient plus des « utilisateurs lambdas ». Ils ne s’intéressent pas forcément aux câbles et 
aux hardwares, pas plus qu’ils ne font partie des « early adopters ». Ils sont simplement nés dans un 
univers tout-connecté, ils ne mettent pas de majuscule à internet car pour eux, ce n’est rien de plus 
que le banal quotidien. Ce qu’on appelle, depuis 10 ans maintenant, « les nouvelles technologies » 
est présent dans toutes leurs productions, comme elles sont présentes dans chaque parcelle de nos 
vies –> de nos poches connectées, à la voiture qui recule toute seule ou aux cabines d’essayages 
high tech. Plus qu’un intérêt spécifique, leur omniprésence témoigne de la relation intrinsèque de la 
technologie à la vie contemporaine, de l’amenuisement de la séparation entre réseau et réalité. Une 
génération qui dirait plutôt AFK que IRL selon Domenico Quarantaii.

With great power comes great responsibility > dixit Spiderman, ou Voltaire, c’est selon.

Aux premières heures d’internet, ses utilisateurs en étaient aussi ses co-développeurs. Ils formaient 
une communauté mondiale et décentralisée dont la majorité des membres codait le réseau, et de ce 
fait, en inventaient les règles et l’architecture organisationnelle. La plupart voyaient en ce méga-ré-
seau un possible eldorado de l’autonomie. Ils y projetaient l’espoir d’un monde différemment hiérar-
chisé et observant ses règles propres, une TAZ capable de lutter face à un univers physique dominé 
par les multinationales et les politiques inutiles. 
Aujourd’hui, alors que GAFA (Google, Apple, Facebook, Amazon) achète son île privée pour en faire 
un état non soumis aux lois internationales et que les algorithmes - nourris des données amassées 
sur ce même réseau - menacent d’être la prochaine puissance totalitaire, chacun se rend compte que 
l’avenir sera plus compliqué que ça. 
Ce retournement indique simplement qu’internet n’est qu’un outil, que nous n’en faisons (et ferons) 
que ce que nous faisons du reste de nos vies. Ni plus, ni moins. La possibilité de voir les techniciens 
numériques apparaître à leur tour comme la relève d’une économie corrompueiii ne change rien à la 
possibilité d’envisager internet comme un possible espace générateur d’émancipation et d’expéri-
mentations. 

Ce qui se passe en ligne a un impact majeur dans nos vies à de multiples niveaux ; des idées elles-
mêmes, à leur organisation, ainsi qu’aux valeurs qui les informent. 
La quotidienneté et la quasi omniprésence des médias numériques en font l’un des plus influent vec-
teur de transformation de nos modes de vie, de penser et d’agir. Des transformations qui touchent 
des domaines aussi fondamentaux que nos savoirs (ce qui est considéré comme « de savoir » et ce qui 
ne l’est pas, mais également la manière dont on acquiert et transmet un savoir) ; nos fonctionnements 
économiques (l’open source et la liberté de l’information ne sont plus revendiqués uniquement par 
une minorité de programmeurs) ; nos modes de coopération et de socialisation (culture participative, 
communautés de savoirs, intelligence collective) ; langages, notre rapport au temps et à l’espace, etc. 

Les théoriciens des réseaux [Castells, Jenkins, O’Neil, Terranova]iv s’accordent pour définir internet 
comme une structure organisationnelle ouverte, horizontale et sans finalité pré-définie, capable d’in-
tégrer et de gérer une communication interactive et directe. 
Un terrain parfait pour le développement de ce qu’on appelle les communautés de savoirs. Ces com-
munautés virtuelles se forment lorsque plusieurs internautes s’assemblent spontanément autour d’un 
intérêt commun : Batman, le tricot, le dernier livre de Bourdieu, la philosophie du Moyen-âge, nos an-
cêtres les extraterrestres ou l’influence des trous de ver dans la théorie quantique des voyages dans le 
temps. Utilisant des outils comme les forums de discussion, les wikis, la création de sites internet ou 
de mailing lists, ces communautés ont pour centre fondamental la discussion et le partage d’intérêts 
individuels.v Alors que certains, à force d’enquêtes, réussiront à trouver le nom des prochains partici-
pants à Koh Lanta avant l’annonce officielle des producteurs, d’autres mettront au point une version 
plus performante d’un programme informatique en open source, résoudront collaborativement des 
énigmes dans un jeu de piste virtuel géant ou organiseront le soutien et le relais de la révolution verte. 



La socialité qui s’organise au sein de ces communautés serait le paradis de Bakounine. Elle fonctionne 
selon une structure fractionnaire et décentralisée basée sur un modèle de relations et d’associations 
hétérogènes et indépendantes – non seulement entre les individus mais aussi avec d’autres commu-
nautés et institutions. L’appartenance à différents groupes, en plus d’être potentiellement simultanée, 
est basée sur le principe de libre association et de libre dés-association. 
Les communautés, fortes de ces principes, deviennent alors un terreau fertile pour le développement 
d’une intelligence collective. Allant au-delà d’une simple information partagée, l’intelligence collective 
fait référence à divers savoirs individuels mis à la disposition de tous les membres du groupe. Pierre 
Lévy, qui étudie ce phénomène dans le monde physique aussi bien que sur les réseaux, la décrit 
comme une intelligence partout distribuée, sans cesse valorisée, coordonnée en temps réel et qui 
aboutit à une mobilisation effective des compétences. Loin de fusionner les intelligences individuelles 
dans une sorte d’instinct magma, l’intelligence collective est un processus de croissance, de diffé-
renciation et de relance mutuelle des singularité.vi L’intelligence collective démultiplie les capacités 
productrices de la communauté, tout en ayant pour objectif l’enrichissement mutuel des individus. 

Loin du culte (hippie) de la communauté fétichisée ou hypostasiée, l’émergence de ces associations 
virtuelles permet d’envisager une relation nouvelle entre groupe et individu. Une relation non figée, qui 
s’adapte à chaque circonstance, qui se reconfigure en permanence, qui ne  culpabilise pas l’individu, 
pas plus qu’elle ne permet un individualisme sans communauté. Lors d’un entretien publié dans A 
Brief History of Curating, Seth Siegelaub parle des communautés de son époque et de la manière dont 
les artistes évoluaient avec, autour et par elles. Il raconte un art que l’on ne faisait pas pour un public 
spécifique mais plus pour un groupe d’amisvii. Si cette description n’est pas devenue la norme dans 
le monde de l’art d’aujourd’hui, elle se rapproche néanmoins de ces communautés de savoirs que l’on 
retrouve en ligne.  

John Cage, en composant ses pièces, porte une attention spécifique aux relations que ses interprètes 
vont tisser entre eux lors de leur exécution, il les considère comme de nature éthique et politique. Il 
avait l’habitude de dire que lorsqu’on compose une partition, on doit toujours l’envisager comme une 
manière de représenter une société idéale dans laquelle on aimerait vivre.viii 

Les théories communautaires ont souvent résulté d’une étude de cas anthropologiques ou sociolo-
giques portés sur l’observation de tribus – tribu primitive exotique, peuple géographiquement isolé, 
société volontairement cloîtrée, minorité underground dans la ville, familles carcérales, etc. – ou d’ex-
périences menées temporairement – LIIP, mouvement révolutionnaire espagnol, etc. Internet, pour la 
première fois dans l’histoire de l’humanité, permet et même suscite une démultiplication incommensu-
rable d’expériences communautaires ; démultipliant par là même les occasions et les expérimentations 
quant à leurs organisations internes et externes. C’est en ce sens que le réseau mérite d’être envisagé 
non pas comme un médium spécifique mais comme une sorte d’implémentation active, un design 
technique capable d’intégrer et de négocier avec l’ouverture des systèmes. 

« Complexe » au sens latin du terme > qui est tissé ensemble

Tout le monde en conviendra, notre réalité n’a rien de simple. Elle se développe même de façon à 
ne pouvoir être appréhendée qu’au moyen d’efforts d’articulation de pensée et d’acrobaties discur-
sives grandissants. La complexité du monde contemporain requiert de nouveaux outils d’analyse et 
d’explication. Mais plus que tout, elle requiert une nouvelle façon de penser. Elle demande une com-
préhension plurielle du monde capable de voir et de comprendre simultanément les intentions struc-
turelles globales et les mailles complexes reliant les plus petits éléments entre eux. Elle appelle à une 
approche holistique du système.

C’est le philosophe français Edgar Morin qui définit notre monde comme n’étant pas compliqué mais 
complexe. Complexe au sens latin du terme complexus,  c’est-à-dire « tissé ensemble ». Il nous incite à 
concevoir notre réalité comme étant composée d’une multitude d’éléments interconnectés et inter-in-
fluents dont seule la prise en compte en tant que tel permet l’appréciation des choses. Il nous invite 
à voir la figure d’ensemble, comme dans une tapisserie. Un exercice mental qui nécessite la mise en 



place d’une pensée moins disjonctive permettant de penser simultanément le singulier et le multiple, 
l’individu et le groupe. Morin souligne que des notions apparemment opposées comme autonomie et 
dépendance ne prennent naissance que l’une par rapport à l’autre et propose une forme de pensée 
dialogique dans laquelle des notions ou des éléments peuvent être à la fois complémentaires, anta-
gonistes et opposés.ix
Bernard Stiegler, au fil de recherches menées notamment au sein d’Ars Industrialis, a remarqué que la 
navigation internet développe chez l’individu une manière de pensée plus complexe. La connaissance, 
le savoir et l’autonomie deviennent alors affaire de navigation dans ces flux informationnels. Tout 
d’abord, il y a une première sensation de vertige due au caractère incommensurable du « meshwork », 
de la somme d’informations, de connections et de couches. C’est en suivant les liens – en en créant 
de nouveaux – en remontant les courants – en déconstruisant les schémas – en analysant les circuits  
– en ré-arrangeant les éléments  –> en s’y plongeant complètement, finalement, que l’entendement se 
fait possible. Re-structurer les informations complexes permet de créer un contexte, une possibilité 
de lecture spécifique. 

Qu’il s’agisse d’art ou de séries hollywoodiennes, cette complexité se retrouve au niveau de la pro-
duction culturelle. Vingt ans après les premiers pas du web, la sitcom et sa forme classique (trois ca-
méras et rires enregistrés) laisse la place à des narrations denses, composées de plusieurs couches 
que l’on connaît aujourd’hui. Elle touche même la publicité où certaines compagnies ont remplacé les 
35 secondes d’images niaises censées vendre un produit par des campagnes « jeux de piste » mêlant 
réel et virtuel et faisant intervenir le public dans le déroulement de la trame narrative.x
L’évolution est évidente lorsque l’on met en regard une série télévisée du type « Notre belle famille », 
remplie de redondances et d’acteurs remplacés au fil des saisons, avec une série du type « Sense 8 » 
qui développe un univers global, riche et pourtant cohérent, notamment grâce à la mise en place de 
multiples collaborations avec des dessinateurs de mangas, des chorégraphes bollywoodiens ou des 
acteurs de la lucha libre. 

Cette transformation est liée à la démocratisation d’internet qui a offert au public la possibilité de 
se regrouper largement et en temps réel sur des forums pour y partager leurs références et leurs 
opinions, y discuter les scripts des producteurs et leurs incohérences. À plusieurs, les spectateurs 
deviennent capables d’analyser un grand nombre d’informations pertinentes et de faire des liens entre 
différents domaines de compétences. Le public, jusqu’ici considéré comme simple consommateur, 
est aujourd’hui capable de s’exprimer en dehors du cercle familial ou de la machine à café du bureau. 
Et face à ce phénomène, les producteurs - qu’ils réalisent des séries, des films ou des jeux vidéos - se 
voient obligés de proposer des univers plus complexes et des trames narratives plus élaborées pour 
maintenir l’intérêt du publicxi. 

Ian Cheng, Hito Steyerl ou Mark Z. Danielewski font partie des artistes incarnant eux aussi la com-
plexité contemporaine. Libérés – si ce n’est des contraintes économiques, tout du moins du besoin 
de validation du plus grand nombre – ils peuvent amener la réflexion et l’expérimentation plus loin 
encore. Avec ses quelques 350 pages, La maison des feuilles de Danielewski peut se lire comme 
n’importe quel autre roman, d’un bout à l’autre. Pourtant, pour celui qui s’y intéresse, l’ouvrage révèle 
un monde d’une profonde complexité, un univers composé d’une multitude de couches, de portes 
d’entrée, d’énigmes et de sens cachés. Dans ce livre, le visible et le lisible sont indissociables. Loin 
d’une simple esthétisation, la distribution des pleins et des vides, le nombre de mots par pages et 
la distinction typographique des différents narrateurs sont les reflets d’événements internes au récit. 
Seuls, la plupart des lecteurs n’auraient certainement pas emprunté la moitié des couloirs dérobés. 
Mais peu après la sortie du livre, une plateforme internet naît à leur initiative. Ils s’y regroupent, 
mettent en commun leurs découvertes et leurs connaissances propres pour tenter de saisir toutes les 
implications de l’oeuvre écrite. 

Parallèlement, une grande partie de l’offre culturelle largement diffusée se contente d’une espèce 
d’ersatz de ce monde et de cette réalité. Utilisant les codes esthétiques contemporains, certains 
artistes proposent une immatérialité vidée de toute complexité, facile à consommer et à digérer. Si la 
qualité de l’art est corrélée à la maîtrise de la position, c’est quant à ce manque de précision que se 
fait sentir l’urgence d’un art différent.

Mettre un drone dans chaque installation ne suffit pas à parler de la société de contrôle et sans dis-



tance (ou exagération, ou ironie ou tout ce qui ne serait pas simple copie), la réutilisation directe de 
codes ne peut mener à la critique. Au contraire, elle transforme les pratiques analytiques en formules 
et ne témoigne que de stratégies à court termes préférant le produit artistique à son processus. The 
appropriation artists who allowed themselves to be overwhelmed by their own material had given up 
and joined the enemy camp.

Reste alors à chacun de trouver les moyens de traduire dans son propre langage ce qu’ils cherchent 
les uns à inventer, les autres à apprendre : des pratiques directement informées par cette complexité. 

1. Voir  David Peyron, Culture Geek, FYP éditions, Limoges, 2013

2. “The term “post-internet” needs some explanation. […] the internet is not over […] but it is now a given for many, and 
artists interested in it are not forced to do art that “functions only on the net and picks out the net or the “net myth» as a 
theme,” but can do physical work & bring this discourse back to the gallery. Although most of the artists maintain an online 
presence, and do internet based works, there are no websites – and, more importantly, no technologies on show: most of 
the works are physical (objects, prints, installations, sculptures, even paintings) and, to use another label more successful in 
new media circuits, “post-digital”, ie. Re-materialized from the digital.»  Domenico Quaranta, “Art & the internet 1994-2014,” 
in Megarave Metarave, Les Presses du réel, Kunsthaus Langenthal et WallRiss, p.38

3. Pacôme Thiellement, Lauren Huret, L’âge des techniciens, Clinamen, Genève, sera publié en mars 2017.

4. Henry Jenkins, Fans, Bloggers & Gamers, exploring participatory culture for a fan based politics, NYU press, New York, 
2006
Manuel Castells, The Internet Galaxy, Reflexions on the Internet, Business, and Society, OUP, Oxford, 2003
Mathieu O’neil, Cyberchiefs. Autonomy and Authority in Online Tribes, Pluto Press, Londres, 2009
Tiziana Terranova, Network Culture, Politics for the Information Age, Pluto Press, Londres, 2004

5. Henry Jenkins, La culture de la convergence, Armand Colin, Paris, 2014

6. Pierre Lévy, L’intelligence collective, éditions la découverte, Paris, 1994, p.29

7. “at that time, art was not necessarily work made for a general public, but more like a gang of friends. It was a much more 
limited framework, in any case, a much smaller group of people; even just in terms of numbers, even before one speaks in 
terms of money or power or anything like that. The artist – I could say most other people in the art world too– had an entirely 
different relationship with the world around them.” Seth Siegelaub in conversation with Hans Ulrich Obrist, A Brief History of 
Curating, Les Presses du réel, Dijon, 2009, p.118-119.

8. Franck Leibovici, in Mathieu Copeland, Chorégraphier l’exposition, Les Presses du Réel, Dijon, 2013, p.43

9. Edgar Morin, Introduction à la pensée complexe, éditions du Seuil, Paris, 1990

10. Campagne I love bees crée par 42 entertainment pour le jeu Halo.
Campagne Why so Serious crée par 42 entertainment pour le film The Dark Knight de Christopher Nolan.

11. http://forums.markzdanielewski.com/forum/house-of-leaves/house-of-leaves-aa


